MODUL TERAPI PSIKORELIGIUS DZIKIR
PADA PASIEN HALUSINSI

Disusun Oleh:

Juniar Winarti, S. Kep
Dr. Ns. Wahyu Kirana, M. Kep, Sp. Jiwa

PROGRAM PENDIDIKAN PROFESI NERS
SEKOLAH TINGGI ILMU KESEHATAN YARSI PONTIANAK
TAHUN 2025



BABI
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Kesehatan jiwa merupakan pilar esensial dalam menentukan kualitas
hidup individu dan produktivitas suatu bangsa. Namun, kenyataannya, masalah
gangguan jiwa masih menjadi tantangan kesehatan global yang signifikan.
Data World Health Organization (WHO, 2022) menunjukkan bahwa satu dari
delapan orang di dunia hidup dengan gangguan jiwa, dan angkanya terus
meningkat. Di Indonesia, hasil Survei Kesehatan Indonesia (SKI) tahun 2023
menunjukkan prevalensi gangguan mental emosional pada usia 15 tahun ke
atas masih tinggi, serta kasus gangguan jiwa berat seperti skizofrenia yang
memerlukan penanganan komprehensif dan berkelanjutan (Kemenkes RI,
2024).

Pasien dengan gangguan jiwa seringkali menghadapi berbagai masalah
kompleks, tidak hanya dari gejala penyakit itu sendiri (seperti halusinasi,
delusi, atau gangguan suasana hati), tetapi juga dari dampak sosial-psikologis
yang menyertainya. Stigma masyarakat, isolasi sosial, penurunan fungsi
interpersonal, serta krisis spiritual seringkali memperburuk kondisi dan
menghambat proses pemulihan (Videbeck, 2020). Salah satu gejala yang sangat
mengganggu adalah halusinasi, khususnya halusinasi pendengaran, yang dapat
menyebabkan kecemasan berat, agitasi, bahkan risiko perilaku kekerasan, baik
terhadap diri sendiri maupun orang lain, karena pasien merasa terancam atau
diperintah oleh suara-suara tersebut (Stuart, 2013).

Penanganan yang dapat dilakukan untuk mengatasi masalah halusinasi
yaitu dengan memberikan asuhan keperawatan yang bertujuan mencegah
terjadinya resiko buruk terhadap pasien dan mendorong pasien agar mampu
melawan halusinasinya. Keliat (2019) menjelaskan tindakan keperawatan yang
dilakukan pada pasien dengan halusinasi adalah (1) melawan halusinasi dengan
menghardik, (2) mengabaikan halusinasi dengan bersikap cuek, (3)

mengalihkan halusinasi dengan dengan cara distraksi yaitu bercakap — cakap



dan melakukan aktivitas, (4) minum obat dengan prinsip 8 benar, yaitu benar
nama, benar obat, benar manfaat, benar dosis, benar waktu, benar cara, benar
tanggal kadaluwarsa, dan benar dokumentasi.

Pemberian terapi kepada pasien halusinasi merupakan salah satu upaya
preventif untuk mengurangi potensi risiko bahaya terhadap pasien, keluarga,
dan lingkungan sekitar. Berdasarkan National Institute Mental Health of
United State, terapi yang dilakukan untuk mengurangi halusinasi pada pasien
skizofrenia adalah dengan cara pemberian terapi medis dan juga psikoterapi
(Gasril, Suryani, & Sasmita, 2020). Psikoterapi adalah metode terapi yang
bertujuan membantu seseorang mengatasi masalah kejiwaan. Salah satu jenis
psikoterapi yang dapat dilakukan pada pasien halusinasi adalah psikoterapi
dengan menggunakan pendekatan religius atau keagamaan yang dikenal
sebagai psikoreligius (Arisandy, W. 2021).

Terapi psikoreligius adalah pendekatan holistik yang memadukan
prinsip-prinsip psikologi dan keyakinan spiritual/religius untuk meningkatkan
kesehatan mental individu. Salah satu bentuk terapi psikoreligius yang
potensial, khususnya bagi pasien Muslim, adalah dzikir (Arisandy, W. 2021).
Dzikir merupakan praktik mengingat Allah SWT melalui pengulangan kalimat-
kalimat thayyibah. Praktik ini tidak hanya ritual keagamaan, tetapi juga
memiliki efek psikologis dan fisiologis yang menenangkan. Dzikir dapat
berperan sebagai teknik distraksi yang efektif untuk mengalihkan perhatian
dari suara halusinasi, memicu respons relaksasi, menurunkan kecemasan,
meningkatkan fokus dan konsentrasi, serta memperkuat keyakinan dan harapan
pasien (Rinjani 2020). Dengan mempraktikkan dzikir secara teratur, pasien
diajarkan untuk menemukan ketenangan batin, membangun kontrol diri, dan
memperkuat koneksi spiritual sebagai sumber kekuatan dalam menghadapi

gejala penyakit.



Meskipun potensi dzikir dalam konteks terapi pasien dengan halusinasi
telah banyak dibahas dalam literatur, namun ketersediaan modul atau panduan
praktis yang terstruktur untuk perawat atau tenaga kesehatan lain dalam
mengimplementasikan terapi psikoreligius dzikir bagi pasien dengan
halusinasi, khususnya mereka dengan halusinasi pendengaran, masih terbatas.
Oleh karena itu, penyusunan modul ini menjadi sangat penting dan mendesak.
Modul ini diharapkan dapat menjadi panduan yang sistematis, komprehensif,
dan aplikatif bagi para profesional kesehatan, sehingga dapat meningkatkan
kualitas asuhan keperawatan jiwa, mempercepat proses pemulihan pasien, dan
membantu mereka mencapai kesejahteraan mental yang optimal dengan

memanfaatkan kekuatan spiritualitas.

B. Tujuan Penulisan
1. Tujuan Umum
Modul ini disusun dengan tujuan untuk memberikan pedoman dalam
penerapan terapi psikoreligius dzikir sebagai salah satu bentuk intervensi
pada pasien dengan halusiansi.
2. Tujuan Khusus

a. Menjelaskan konsep dasar terapi psikoreligius dzikir sebagai bagian
dari intervensi dalam keperawatan jiwa.

b. Memberikan panduan praktis mengenai pelaksanaan kegiatan
psikoreligius dzikir yang disesuaikan dengan kondisi dan kebutuhan
pasien.

c. Meningkatkan pemahaman tenaga kesehatan mengenai manfaat
psikologis, sosial, dan emosional dari psikoreligius dzikir terhadap

pasien dengan halusinasi.



BAB II
LANDASAN TEORI

A. Pengertian

Terapi psikoreligius merupakan suatu betuk terapi yang menggunakan
pendekatan agama dengan melibatkan dimensi spiritual manusia. Salah satu
terapi psikoreligius yang dilakukan secara umum yaitu menggunakan terapi
zikir. Tujuan terapi zikir yaitu untuk membantu pasien mengingat Allah
dengan harapan bisa menenangkan jiwa pasien dan memfokuskan pikiran
pasien yang mengalami gangguan jiwa. Dengan membaca doa dan zikir,
pasien mampu menyerahkan permasalahan yang dihadapi kepada Allah,
sehingga tingkat stres yang sedang dialami pasien dapat berkurang. Dengan
demikian, terapi zikir bertujuan untuk membangkitkan kesadaran pasien akan
keberadaan Allah sehingga mampu menenangkan hati dan pikiran pasien
(Pribadi & Djamaludin, 2019).

Hal tersebut juga sesuai dengan penuturan Sulistyowati dan Prihantini
(2015), terapi psikoreligius menjadi bagian dari latihan mengenai suatu
pernyataan sehingga terapi psikoreligius merupakan sebuah cara pencegahan
bagi halusinasi. Dari penjelasan yang dikemukakan diatas bahwa terapi
psikoreligius merupakan suatu tindakan yang dilakukan oleh pasien untuk
mengobati gangguan mental dengan menggunakan pendekatan agama

melalui bacaan zikir sebagai sarana dalam pengobatan.

B. Tujuan Terapi Psikoreligius Dzikir

Tujuan penerapan terapi psikoreligius dzikir menurut Setyoharyadi dan

Kushariyadi (2021) sebagai berikut:

3.
6.
7.

Mengurangi lamanya dari waktu perawatan pasien halusinasi
Diperkuatnya mentalitas konsep yang berada dalam diri pasien
Mengembalikan tanggapan yang salah dari pasien menggunakan terapi
psikoreligius.

Memiliki efek yang baik untuk menurunkan stres pada penyakit psikis



C. Manfaat Terapi Psikoreligius Dzikir

Aliasan (2019) menyebutkan bahwa terapi psikoreligius dzikir
menawarkan berbagai manfaat holistik bagi pasien dengan halusinasi
pendengaran, yang meliputi dimensi spiritual, psikologis, dan bahkan
fisiologis. Pendekatan ini menggabungkan praktik ibadah dzikir dengan
prinsip-prinsip terapi psikologis untuk mencapai perbaikan kondisi pasien.
Berikut adalah manfaat spesifiknya:

f. Pengalihan Perhatian (Distraksi) dari Halusinasi:

1) Fokus Internal Positif: dzikir melibatkan pengulangan kata-kata atau
frasa suci secara berirama. Proses ini menuntut konsentrasi dan fokus
mental, yang secara efektif dapat mengalihkan perhatian pasien dari
suara-suara halusinasi yang mengganggu. Otak pasien akan lebih sibuk
memproses suara dan makna dzikir daripada suara halusinasi.

2) Penurunan Dominasi Halusinasi: dengan adanya stimulus positif yang
konstan dari dzikir, frekuensi dan intensitas halusinasi pendengaran
dapat berkurang karena perhatian pasien terpecah dan bergeser.

g. Meningkatkan Ketenangan dan Relaksasi:

1) Efek Fisiologis: pengulangan dzikir seringkali diiringi dengan irama
napas yang teratur dan ritmis, menyerupai teknik relaksasi. Ini dapat
mengaktifkan sistem saraf parasimpatis, menurunkan denyut jantung,
tekanan darah, dan mengurangi ketegangan otot, sehingga menciptakan
kondisi fisiologis yang lebih tenang.

2) Penurunan Kecemasan dan Stres: Dzikir dapat menjadi mekanisme
koping yang efektif untuk meredakan emosi negatif, memberikan
perasaan damai dan tenteram.

h. Memperkuat Keyakinan Spiritual dan Harapan:

1) Dukungan Spiritual: bagi pasien yang memiliki latar belakang agama,
dzikir merupakan bentuk koneksi langsung dengan Tuhan. Keyakinan
akan adanya kekuatan yang lebih tinggi dapat memberikan dukungan
emosional yang kuat, mengurangi perasaan putus asa, dan

menumbuhkan harapan untuk kesembuhan.



2) Rasa Kebermaknaan: melalui dzikir, pasien mungkin merasakan
kehadiran dan kasih sayang Tuhan, yang dapat memberikan rasa

kebermaknaan hidup meskipun menghadapi tantangan penyakit.

i. Meningkatkan Kontrol Diri dan Realitas:

1) Kesadaran Diri: dzikir dapat membantu pasien lebih menyadari kondisi
mental mereka dan membedakan antara realitas eksternal dan
pengalaman internal halusinasi. Ini melatth kemampuan untuk
"membumi" dan kembali ke momen sekarang.

2) Penguatan Ego: dengan merasakan kontrol atas pengalaman internal
mereka (mampu mengalihkan perhatian dari halusinasi melalui dzikir),

pasien dapat merasakan peningkatan kontrol diri dan efikasi diri.

j. Memlfasilitasi Penyaluran Emosi yang Adaptif:

1) Ekspresi Emosi Positif: dzikir dapat menjadi saluran untuk
mengekspresikan emosi positif seperti syukur, cinta, dan harapan, yang
seringkali sulit diungkapkan oleh pasien dengan gangguan jiwa.

2) Pengelolaan Emosi Negatif: daripada berfokus pada halusinasi yang
memicu kemarahan atau ketakutan, dzikir memberikan alternatif yang

konstruktif untuk memproses dan meredakan emosi tersebut.



BAB III
PROSEDUR PELAKSANAAN TERAPI PSIKORELIGIUS DZIKIR

Sasaran
Sasaran dari terapi psikoreligius dzikir yaitu seluruh pasien yang

mengalami gangguan jiwa yang beragama islam.

Waktu dan Tempat

Pelaksanaan terapi dilaksanakan selama 3 kali pertemuan dengan setiap
pertemuan dilakukan selama + 30 menit. Terapi psikoreligius dzikir ini dapat
dilakukan di ruangan perawatan yang tenang sehingga membuat pasien

merasa nyaman.

Alat terapi
Alat yang digunakan untuk terapi psikoreligius dzikir yaitu kursi untuk

duduk pasien dan terapis.

Tahapan Pelaksanaan
Pelaksanaan terapi psikoreligius dzikir dilaksanakan melalui empat sesi
kegiatan yang dirancang secara bertahap untuk menyesuaikan dengan kondisi,
kemampuan, dan perkembangan partisipan. Setiap sesi bertujuan untuk
meningkatkan keterlibatan, rasa percaya diri, dan kemampuan fungsional
pasien melalui aktivitas Psikoreligius Dzikir yang sederhana, menyenangkan,
dan bermakna Simson & Straus (2020).
e. Fase Pra-Interaksi (Persiapan Perawat)
5) Perawat menyiapkan diri secara fisik dan mental.
6) Perawat meninjau kembali catatan medis dan rencana asuhan
keperawatan pasien untuk memastikan kesesuaian intervensi.
7) Perawat menyiapkan tempat yang tenang dan nyaman, bebas dari
gangguan eksternal.

8) Perawat menyiapkan alat bantu jika diperlukan (misal: tasbih



digital/manual, buku dzikir).
f. Fase Orientasi
5) Salam Terapeutik: Perawat menyapa pasien dengan ramah dan
memperkenalkan diri (jika belum dikenal).
6) Validasi Perasaan: Perawat menanyakan kabar dan perasaan pasien saat
ini, termasuk ada/tidaknya suara halusinasi.
7) Kontrak Waktu dan Tujuan: Perawat menjelaskan tujuan dilakukannya
terapi dzikir dan lamanya waktu yang dibutuhkan.
8) Menjelaskan Prosedur: Perawat menjelaskan langkah-langkah yang
akan dilakukan selama sesi dzikir.
g. Fase Kerja (Pelaksanaan Terapi)
6) Menciptakan Lingkungan Kondusif: Pastikan pasien dalam posisi yang
nyaman (duduk atau berbaring) dan lingkungan tenang.
7) Fokus pada Dzikir:

a) Perawat menjelaskan bahwa dzikir dapat membantu mengalihkan
perhatian dari suara halusinasi dan menciptakan ketenangan.

b) Perawat memandu pasien untuk memulai dzikir

c) Perawat mencontohkan cara berdzikir dengan suara pelan dan
teratur.

8) Teknik Pengalihan (jika halusinasi muncul):

a) Jika pasien menunjukkan tanda-tanda halusinasi pendengaran
(misalnya, menoleh, berbicara sendiri, tampak gelisah), perawat
segera mengintervensi dengan teknik pengalihan melalui dzikir.

b) Menyapa Pasien: "Bapak/Ibu, mari kita fokus pada dzikir ini. Suara-
suara itu tidak nyata."

c) Fokus pada Suara Perawat dan Dzikir: "Dengarkan suara saya, kita
ulangi dzikir ini bersama-sama."

d) Instruksi untuk Fokus pada Dzikir: "Pusatkan perhatian pada kalimat
dzikir ini, rasakan getarannya di hati. Ucapkan dengan suara yang

jelas."



¢) Bantuan Tasbih: Jika pasien kesulitan berfokus, berikan tasbih dan
minta pasien menghitung setiap kali mengucapkan dzikir.

9) Latihan Berulang: Lakukan dzikir secara berulang dan teratur selama
durasi yang telah disepakati, dengan perawat terus memandu dan
mengobservasi respons pasien.

10) Penguatan Positif: Berikan pujian atau dorongan verbal saat pasien
mampu berfokus atau menunjukkan penurunan gejala.

. Fase Terminasi

6) Evaluasi Subjektif: Perawat menanyakan perasaan pasien setelah
melakukan dzikir.

7) Evaluasi Objektif: Perawat mengobservasi ekspresi wajah, postur, dan
tingkat konsentrasi pasien.

8) Rencana Tindak Lanjut: Perawat menganjurkan pasien untuk
mempraktikkan dzikir secara mandiri saat suara halusinasi muncul atau
saat merasa cemas.

9) Kontrak yang Akan Datang: Perawat membuat janji untuk sesi
selanjutnya.

10) Salam Penutup: Perawat mengucapkan terima kasih dan berpamitan

i. Dokumentasi

1) Catat tanggal dan waktu pelaksanaan terapi.

2) Catat tujuan terapi.

3) Catat respons pasien selama dan setelah terapi (misalnya, tingkat
kooperatif, ekspresi wajah, penurunan frekuensi/intensitas halusinasi,
tingkat relaksasi).

4) Catat instruksi yang diberikan dan kemampuan pasien untuk
melaksanakannya secara mandiri.

5) Catat rencana tindak lanjut.

6) Nama dan tanda tangan perawat pelaksana



BAB IV
PENUTUP

A. Kesimpulan

Penyusunan modul terapi psikoreligius dzikir bagi pasien gangguan jiwa

ini merupakan respons terhadap kebutuhan akan intervensi komprehensif yang

tidak hanya berfokus pada aspek biomedis dan psikologis, tetapi juga

mengintegrasikan dimensi spiritual dalam penanganan gangguan jiwa.

Berdasarkan proses penyusunan modul ini, dapat disimpulkan bahwa:

1.

Relevansi dan Urgensi: Terapi psikoreligius dzikir memiliki relevansi dan
urgensi yang tinggi, mengingat prevalensi gangguan jiwa yang signifikan
dan pentingnya dimensi spiritual dalam budaya masyarakat Indonesia.
Khususnya bagi pasien yang mengalami gejala halusinasi, dzikir dapat
menjadi teknik pengalihan perhatian yang efektif, meredakan kecemasan,
dan meningkatkan kontrol diri.

Manfaat Holistik: Modul ini disusun untuk memfasilitasi berbagai manfaat
holistik, meliputi peningkatan ketenangan batin, reduksi stres dan
kecemasan, pengalihan fokus dari halusinasi, penguatan keyakinan
spiritual, serta peningkatan coping mechanism pasien.

Panduan Praktis: Modul ini berhasil menyajikan langkah-langkah terapi
psikoreligius dzikir secara sistematis dan praktis, sehingga diharapkan
mudah dipahami dan diaplikasikan oleh perawat dan tenaga kesehatan
lainnya dalam praktik klinis.

Pemberdayaan Pasien: Melalui modul ini, pasien diajak untuk secara aktif
terlibat dalam proses pemulihan mereka dengan memanfaatkan kekuatan

spiritual sebagai sumber daya internal yang berharga.



B. Saran
Berdasarkan kesimpulan dari penyusunan modul terapi psikoreligius dzikir ini,
beberapa saran dapat diberikan:
1. Bagi Perawat dan Profesional Kesehatan Jiwa:

a. Diharapkan modul ini dapat menjadi salah satu referensi dan panduan
dalam memberikan asuhan keperawatan jiwa, khususnya pada pasien
dengan gangguan jiwa yang berpotensi mengalami halusinasi atau
masalah spiritual.

b. Mendorong perawat untuk mengintegrasikan terapi psikoreligius dzikir
ke dalam rencana asuhan keperawatan individual pasien, sesuai dengan
kebutuhan dan keyakinan spiritual pasien.

c. Mengikuti pelatihan atau lokakarya lebih lanjut mengenai terapi
komplementer dan spiritualitas dalam keperawatan jiwa untuk
meningkatkan kompetensi dalam implementasi modul ini.

2. Bagi Institusi Pelayanan Kesehatan Jiwa:

a. Merekomendasikan adopsi modul terapi psikoreligius dzikir ini sebagai
bagian dari standar operasional prosedur (SOP) atau pedoman intervensi
non-farmakologis bagi pasien gangguan jiwa, terutama di unit perawatan
jiwa.

b. Memberikan dukungan dan fasilitas yang memadai bagi perawat untuk
mengimplementasikan terapi ini, termasuk waktu, tempat, dan sumber
daya yang diperlukan.

c. Mempertimbangkan untuk mengembangkan program edukasi
berkelanjutan bagi keluarga pasien agar dapat mendukung praktik dzikir
di rumah sebagai bagian dari perawatan pasca-rawat inap.

3. Bagi Institusi Pendidikan Keperawatan:

a. Mengintegrasikan materi mengenai terapi psikoreligius, khususnya
dzikir, ke dalam kurikulum pendidikan keperawatan jiwa, sehingga
mahasiswa memiliki pemahaman dan keterampilan yang memadai

sebelum memasuki dunia praktik.



b. Mendorong penelitian lebih lanjut terkait efektivitas dan implementasi

terapi psikoreligius dzikir pada berbagai populasi pasien gangguan jiwa.
4. Bagi Penelitian Selanjutnya:

a. Disarankan untuk melakukan penelitian eksperimental atau kuasi-
eksperimental untuk secara empiris menguji efektivitas modul terapi
psikoreligius dzikir ini terhadap penurunan gejala halusinasi, tingkat
kecemasan, peningkatan kualitas hidup, atau perubahan aspek spiritual
pada pasien gangguan jiwa.

b. Melakukan studi kualitatif untuk menggali pengalaman pasien dan
perawat dalam menggunakan modul ini, serta mengidentifikasi faktor-
faktor pendukung dan penghambat implementasinya.

c. Mengembangkan modul terapi psikoreligius serupa dengan
mempertimbangkan praktik spiritual dari agama atau kepercayaan lain

untuk mengakomodasi keberagaman pasien.



